B [l UTIMOIY-GUMANITAR
SOHADA ILMIY-INNOVATSION
I TADQIQOTLAR

ILMIY METODIK JURNALI

ETTEITEE 2 026



IJTIMOIY-GUMANITAR
B J0HADA [LMIY-INNOVATSION Ne 3 (2) 2026
I TADQIQOTLAR Filologiya

ILMIY METODIK JURNALI

TARIXIY ROMANDA DINIY ULAMO SIYMOSI TALQINI
(“Imom Moturidiy” romani misolida)

Shomurodov San’at Dilmurod o‘g‘li,
Jizzax davlat pedagogika universiteti, tadgiqotchi

Annotatsiya

Ushbu magqolada o‘zbek tarixiy romanlarida diniy ulamolar va shayx-valiylar
obrazining badiiy talginlari, shu jumladan, Imom Moturidiy obrazining badiiy tasviri Lugmon
Bo‘rixonning “Imom Moturidiy” tarixiy-biogragik romani misolida tadqiq etiladi. Bunda
adibning tarixiy obraz yaratishdagi mahorati, alloma yashab o‘tgan qadim Samarqand
zaminidagi diniy-aqidaviy kurashlarning badiiy ifodasi bosh gahramon bilan bog‘liq tarixiy
jarayonlar tizg‘inida tahlil qgilinadi.

Kalit so‘zlar: Diniy ulamo, Imom Moturidiy, agida va kalom ilmi, ijodkor mahorati,
mo‘tazila, Qur’oni karim, oq karvon, valiylik Imoul xudo, Ahmad Ibn Ismoil, Qutlug’
Muhammad, Vosiq La’liy.

UHTEPIPETAIIAA OBPA3A PEJIUTAO3HBIX YUEHBIX B HCTOPUYECKOM
POMAHE (HA IIPUMEPE POMAHA «MMAM MATYPHUIHN»)

Iomypoaos Canbar JInamypon yriau
JKr3aKkCKHil rOCyAapCTBEHHBIN MEAArOrnYeCKui YHUBEPCUTET, UCCIEA0BATEb

AHHOTALUA

B panHOl cTaTthe paccMaTpUBAKOTCS XYJIOKECTBEHHBIE HHTEpIIpeTaluud o0pasa
PENUTHO3HBIX YYEHBIX M IICHXOB-CBATBIX B y30€KCKHX HCTOPHUYECKHX POMAHAX, BKIIFOYAs
XyJO’KeCTBEHHOEe m300pakeHne obOpaza umama MoOTypuaus, Ha TPUMEPE HCTOPUKO-
ouorpapuueckoro pomana Jlykmana bopuxona «Mmam Motypummity. B craTthe
aHAIM3UPYETCS MAacTepCTBO aBTOpa B CO3JaHUM HCTOPUUYECKOTO 00pasa, XyI05KeCTBEHHOE
BBIPOKEHHUE PEIIMTHO3HO-UACOIOTUUECKOH O0phOBl Ha apeBHel CaMapKaHIICKOW 3emiie, Te
KU YUEHBIN, B KOHTEKCTE UCTOPHUECKHUX MPOIIECCOB, CBA3AHHBIX C TJIABHBIM FE€POEM.

KiroueBble cjI0Ba: peTUrno3HbIe yueHble, tMaM Matypun, HayKa Bepbl U TEOJIOTHS,
TBOPUYECKOE MAacTepPCTBO, MyTa3unuThl, Cesmennslii Kopan, Genbrii kapaBaH, Xxpanutens VM
anb-Xynaa, Axman uon Uemann, Kyrtnyr Myxamman, Bacux Jlamu.

INTERPRETATION OF THE IMAGE OF RELIGIOUS SCHOLARS IN THE
HISTORICAL NOVEL (ON THE EXAMPLE OF THE NOVEL “IMAM
MATURIDI)

Shomurodov San’at Dilmurod o‘g‘li
Jizzakh State Pedagogical University, Researcher

Abstract

This article examines the artistic interpretations of the image of religious scholars and
sheikhs-saints in Uzbek historical novels, including the artistic depiction of the image of Imam
Moturidiy, using the example of Lugman Borikhon's historical-biographical novel "Imam
Moturidiy". In this article, the writer's skill in creating a historical image, the artistic expression
of religious and ideological struggles in the ancient Samarkand land where the scholar lived,

125



TADQIQOTLAR Filologiya

ILMIY METODIK JURNALI

IJTIMOIY-GUMANITAR
I i ISOHADA ILMIY-INNOVATSION Ne 3 (2) 2026

are analyzed in the context of historical processes related to the main character.

Keywords: Religious scholars, Imam Maturidi, science of faith and theology, creative
skill, Mu'tazila, Holy Quran, white caravan, guardian Im al-Khuda, Ahmad Ibn Ismail, Qutlug
Muhammad, Wasiq Lali.

O‘zbek tarixiy romanchiligi o‘zining bir asrlik tadrijiy taraqqiyotiga ega bo‘lib, ularda
o‘zbek xalqi o‘tmishining turli davrlarga oid kechmishi aks ettirilishi borabarida ko‘hna
Turkiston zaminida yashab ijod etgan buyuk shaxsiyatlar: davlatchilikka asos solgan, xalgni
qiyin vaziyatlarda o‘z ortidan ergashtira olgan, dunyoviy ilm-fan taragqgiyotiga ulkan hissa
qo‘shgan olim-u-fuzalolar, islom dini ravnaqi yo‘lida butun hayotini baxshida etgan va o‘z
tariqatlariga asos solgan diniy arboblar qiyofasi tasvirlantirilmoqda. Lugmon Bo‘rixon
yuqoridagi jihatlarni inobatga olgan holda o°zining uzoq yillik izlanishlari va alloma hayoti va
jjodiyotiga oid tarixiy manbaalar va biagrafik materiallarni o‘rgangan holda “Imom Moturidiy”
romanini yaratgan.

ADABIYOTLAR TAHLILI VA METODLAR.

O‘zbek tarixiy romanchiliigi tadrijiy taraqqiyotining ilk bosqichlaridayoq tarixiy
mavzudagi tarixiy romanlar yaratilgan bo‘lsa-da davr siyosatining ta’siri tufayli diniy ulamolar
siymosi romannavislar tomonidan chetlab o‘tilishiga sabab bo‘lindi. XX asr adabiy jarayon
konteksida 60-yilllarga kelib Xo‘ja Ahror Valiy obrazi Maqsud Shayxzodaning “Mirzo
Ulug‘bek” tragediyasida ilk bora talgin etilgan[1].Shuningdek, Najmiddin Kubro, Xo‘ja
Ahmad Yassaviy, Burhoniddin Marg‘inoniy, Bahouddin Nagshband, Xo‘ja Ahror Valiy,
Pahlavon Muhammad, Imom Moturidiy [2,3,4,5,6] kabi obrazlar shular jumlasidandir.

NATUALAR VA MUHOKAMA.

Yozuvchi Lugmon Bo‘rixon Imom Moturidiy obrazi chizgilarini berar ekan,
allomaning ma’naviy qiyofasini tom ma’noda xalqchil tarzda hamda o‘z davrining ijtimoiy,
siyosiy jarayonlardagi faoliyati bilan bog‘lab ochib berishni maqgsad qilganligni ko‘rish
mumkin. Asar tili nihoyatda shirali va ravon unda tushunilishi qiyin bo‘lgan murakkab islomiy,
aqidaviy jumlalar me’yorida ishlatilgan, allomaning gap so‘zlari, aqliy tafakkuri, tolibi ilmlarga
dars berish jarayonidagi mudarrislik faoliyati ham sodda, ravon tilda yoritilganki, ushbu asarni
o‘qish va undagi ifadalangan g‘oyalarni anglash uchun kitobxondan yuksak bilimdonlik va
islom dini arkomlarini bilish talab etilmaydi. Aksincha, romanni yurtimizda islom diniga
e’tigod qiluvchilarning katta qismini tashkil etuvchi ahli sunna val jamoa vakillariga o‘zlari
amal giladigan agidaning asl mazmun-mohiyatini anglab yetishlari uchun zaruriy bilimlar bilan
boyitilgan diniy-ma’rifiy asar deb ham aytishimiz mumkin. Asarda tasvirlangan va alloma
yashab o‘tgan davr islom dini tarixida aqidaviy va mafkuraviy kurashlar avj olgan hamda
mutazila, jabariya, murjiya, xorijiylar kabi oqimlar payda bo‘lgan va o‘zlarining notog‘ri
aqidaviy qarashlari bilan musulmon ahli orasida fitna va nifoq urug‘ini yoyuvchi va islom
dinining sof agidaviy garashlariga putur yetkazishni magsad gilgan hatto ushbu magsad mahfiy
uyushmalar faoliyat yuritgan g‘oyat murakkab davr hisoblangan. Vaziyat shu darajaga yetib
borganki, ularning ta’siri madrasa ulomosi-yu mudarrisidan tortib, davlat boshqgaruviga dahldor
bo‘lgan amaldor, hokim, podshohlarga ta’sir ko‘rsata olishgacha borganligi romanda tarixiy
misollar orgali ochib beriladi.

Romanga so‘zboshi yozgan Ibrohim G*afurov asardagi Imom Moturidiy obrazi haqida
ushbularni bayon etadi: “Roman qahramoni juda sog‘lom, mukammal aql zakovat egasi,
insonparvar, adolatparvar, tirik inson sifatida namoyon bo‘ladi. U ilohiyat borasidagi turli
tuman noto‘g‘ri qarashlarni, xato tushunchalarni chuqur tafakkur bilan aql va naqlning
ishonchli kuchiga tayanib tuzatdi, sof aqidaviy tutumga o‘z ilmiy istedodi orqali, chin mantiq
tasdiqotlari orqali erishadi” [6;5]

126



IJTIMOIY-GUMANITAR
] SOHADA ILMIY-INNOVATSION Ne3 _(2) 20_26
I TADQIQOTLAR Filologiya

ILMIY METODIK JURNALI

Yozuvchi allomaning bolalik davri xotiralari, oilaviy muhiti, ta’lim olgan ustozlari va
uning bolalikdan ma’lum bo‘lgan o‘zgacha sifatlarini hayotiy misollar bilan ochib berishga
intiladi. Asardagi ushbu tasvir chizgilarida bu yaqqol namoyon bo‘ladi: “Har bir dars, har bir
saboq ong shuurida, yuragida, tafakkurida yangidan yangi dunyo ochardi. Yosh Muhammad
shu gadar hayajon, shijoat bilan shug‘ullandiki, atrof—~mubhitni, jamiyatni unutdi[6;38] Alloma
siymosidagi bu kabi sifatlar nafagat tarixiy-hayotiy misollar bilan, balki gahromon
ruhiyatining individual giyofasini jonlantirish  orqgali ochib beriladi. Asarda yozuvchi
allomaning mana shu kabi bolalik davri xotiralarini yoritishda retrospektiv syujetdan unumli
foydalanadi. Ya’ni gahramon ruhiyati va uni badiiy qoliplashda bu syjet tipi yozuvchiga ancha
qo‘l kelgan. Retrospektiv syujetning badiiy asardagi funksiyasi xususida A.Rahimov
quyidagilarni bayon etadi: “Yozuvchi asarda sodir bo‘layotgan asosiy voqealarning
rivojlanishini to‘xtatib qo‘yib, orqaga, o‘sha voqealarning boshlanish manbalariga qaytadi. Bu,
ko‘rincha, taqdiri tasvirlanayotgan rersonajning o‘tmishiga—biografiyasining oldingi
bosqichlariga qaytish tarzida yuz beradi. Bu esa 0‘z navbatida, rersonajlarning ahvoli ruhiyasi,
xarakteri hamda kelajagini ham tasavvur qilish uchun imkon tug‘diradi” [7].

Darhagigat romanda retrospektiv syujet linyasi asarning hayotiyligini ta’minlashi
barobarida alloma hayotining turli davrlariga oid xotiralarini jonlantirishda muhim ahamiyat
kasb etadi. Masalan, navqiron Imom Moturidiyning o‘smirlik yillaridagi ta’lim olishi bilan
bog‘liq jarayonlarni allomaninng hamsabog*‘i va bolalikdagi do‘sti Vosiq ibn Qosim xotiralari
orqali talqin giladi. “Ha, Muhammadda shak-shubhasiz darveshona fe’l-atvor bor edi. Goho
saboglarga gatnashmas, goho anchagina kechikib kelardi. Ne tongki, uning shu yurish-turishi
ham ustozlarga, aftidan katta fazilat yanglig® ko‘rinar, boshqalar darsga kelmagan, kechikkan
kezlari gattig tanbeh eshitar muallimlar Muhammadni allanechuk xayrixohlik ila garshi olar
edilar.” Yozuvchi yuqoridagi tasvir chizgilari orqali Imom Moturidiyga xudo tomonidan
berilgan valiylik sifatlarini, darveshona xulq atvori, yuksak igtidorini ishonarli tarzda ochib
beradi va bu badiiy asar gahramonining botiniy va zohiriy olamini osonlik bilan anglab yetishga
zamin yaratadi. Yozuvchi Imom Moturidiy siymosi bilan bog‘liq jarayonlarini yoritishda tarix
va hayot haqiqatidan chekinmaslikka harakat qiladi va asardagi insoniy konfliktlarini o‘z
maromida talgin etadi. Masalan, Abu Mansur Moturidiy kabi buyuk siymolardagi yuksak aql
iqgtidorga hasad ko‘zi bilan qaraydiganlar har bir davrda topilgan. Allomaning ustozlari
tomonidan har doim e’tirof e’tilishi, boshqa toliblar darsga kechikkani uchun tanbeh eshitgani
holda unga esa o‘zgacha e’tibor qaratilishi, dars saboqlarini u kelmaganicha boshlamay turishi
kabi holatlar, albatta, sabogdoshlarini g‘ashini keltirgan va o‘z navbatida turli ziddiyatli
holatlarni paydo bo‘lishiga sabab ham bo‘lgan. Uning botiniy olamidagi valiylik belgilarini
aglab yetkan ustozi Abu Bakr Iyodiy, hattoki, uning hol ahvolidan ko‘z quloq bo‘lish uchun
madrasadagi mas’ul kishiga ham ta’yin etgandi, chunki Muhammad ibn Muhammad kechalari
tahajjud nomozlarini ado etishga odatlangani, ba’zi hollarda ibodat vaqtida xushuga berilib
o°‘zini yo‘qotishgacha borar edi. Yozuvchi alloma siyratidagi karomatlarni, xudo tomonidan
berilgan o‘zgacha igtidor va undagi ilohiy tuyg‘ularni asarda bu tarzda: “Ilohiy tuyg‘ular, diniy
tafakkur Muhammadga, go‘yo ilm bilan emas, qonu jon bilan singgan edi. Koz oldida barq
urib turgan, buyuk Parvardigorning cheksiz qudratidan, hikmatidan, rahnmli va mehribonligidan
darak berib turgan manzaralar oldidan u logayd va g‘ofil holda o‘tib keta olmas edi. Har qadam,
har lahzada tegrasini hayratu hayojan ila kuzatdi. Buyuk bunyodkor Zotga hamdu sanolar aytdi.
Ketma-ket zikriy duolar o°qidi”[6;72-73] talqgin etadi.

Lugmon Bo‘rixon ham Imom Moturidiydagi valiylik, avliyolik sifatlarining zohir
bo‘lishini romanda ko‘rsatib berishga harakat qiladi. Odatda, valiylik a’lomatlari,
allomalarning tushida, yolg‘izlikda xushu bilan ibodat gilayotganda a’yon bo‘ladi. Muhammad
Ibn Muhammadga namoyon bo‘lgan avliyolik belgilarining zohir bo‘lishi bilan bog‘liq

127



TADQIQOTLAR Filologiya

ILMIY METODIK JURNALI

IJTIMOIY-GUMANITAR
I i ISOHADA ILMIY-INNOVATSION Ne 3 (2) 2026

hodisalar uning uylanish bilan bog‘liq vogealar fonida yuz beradi. Gap shundaki, alloma o‘z
uyiga yaqin chorbog‘da ota-onasining uylanish haqidagi taklifini o‘ylab hayollar og‘ushida
yurgan paytida u chinor ostiga qurilgan arg‘umchoqda uchib o‘tirgan, zamin mahluqotiga
o‘xshamaydigan farishtamisol qizga ro‘baro bo‘ladi. Romanda ushbu ajib holat bunday
tasvirladi: “Nogoh hurkkan ok kabutar misol uzun, harir enlarini ganotdek qogib parvoz gildi.
So‘ng bir parcha parku bulut yanglig® yigitning shundoqqina ro‘parasiga qo‘ndi. Muhammad
hayron qol, xuddi jodulangandek unga termilib turardi. Andak to‘zg‘in kokillar, hilol qoshlar,
chaqin ko‘zlar uni butkul asir etgan edi!”[6;43]. Ushbu kutilmagan holatdan hayratga tushgan
Abu Mansur qiz o‘tirgan chinor ostiga borsaki, na arg‘imchoq na o‘sha qiz bor edi. Bu unga
ko‘ringan birinchi ilohiy belgi bo‘lsa, ikkinchi holat ham xuddi o‘sha yerda sodir bo‘ladi. Biroz
oldin ko‘rgan sohibjamolni og‘ushida mast bo‘lib yurgan chog® xuddi o‘sha yerda
chorbog‘dagi chinor tagida oq kiyimdagi nuroniy otaxonga duch keladi. Otaxon unga “Ilohiy
oq karvon” haqida mujda beradi. Romanda ular o‘rtasida kechgan dialog bunday talqin etiladi:
“Muhammad yuribmas, go‘yoki uchib ufq etagiga singib borayotgan oppoq ot va tuyalarga
hangumang garab qoldi.

“O‘ksimang, o‘g‘lim, oq karvon hali yana qaytgay.

“Siz aniq sabru toqat ila kuting”.

“Tez qaytarmikan?” — o‘rtanib so‘radi yigit.

“Bilmam. Lek ishonchim komilki, ani kutishga sizning chidamingiz yetgay”[6;45].
Bo‘lib o‘tgan vogealarning ro‘yomi yoki hayolot olamida bo‘layotganligini anglab
ulgurmasdan nuroniy otaxon ham ko‘zdan g‘oyib bo‘ladi. Bo‘lib o‘tgan g‘ayritabiiy
vogealardan sarxush bo‘lib yurgan Abu Mansur Moturidiy o‘zining to‘yi kechasida chorbog‘da
ko‘rgan sohibjamolni emas boshqa qiyofadagi Mastonbibini uchratadi.

Shu kundan boshlab o‘sha chorbog‘da ko‘ringan sohibjamol allomaning ibodat
chog‘laridagi hasbu hol paytlari goh tushlariga kirib unga namoyon bo‘lar edi. Bu ilohiy mujda
unga Qur’oni karimdagi oyat orqgali ham a’yon bo‘ladi. Kunlarning birida ulug® mutafakkir
ibodatlaridan keyin uyquga ketadi. Mana shu paytda unga “Duxon” surasining ellik to‘rtinchi
oyati karimasi ya’ni Alloh taolo marhamat qiladikim: “Mana shunday! Yana, biz ularga oppoq
yuzli katta va chiroyli ko‘zli hur qizlarni juft qilib berurmiz” tarzida eshitiladi. Romanda mana
shu tarzda allomaga nasib etgan valiylik va avliyolik sifatlari tasvir va talgin etiladi.

Imom Moturidiy o‘z e’tiqodi, mustahkam irodasi va yillar davomida orttirgan sof
e’tiqodiy bilimlari tufayli davr ziddiyatlariga qarshi tura oladi hamda islom dini va ahli sunna
val jamoa e’tiqodiga oid chuqur bilimga ega bo‘lsa-da o‘sha davrda avj olgan aqidaviy
kurashlardan o‘zini uzoq tutishga harakat qiladi. Aksincha, Samarqanddagi mo‘taziliylar
yetakchilaridan biri hisoblangan Abu Rizo Tusiy tuzog‘iga ilingan bolalik va madrasadagi
hamsobog‘i hisoblangan Bosiq Laliyni yanglish yo‘ldan qaytarishga undaydi hamda u
ergashgan yo‘lning xatd ekanligini islomiy va aqidaviy bilimlar bilan isbotlab beradi.
Yozuvchi qahramonlarning ma’naviy qiyofasini ochib berishda dialog va monologlardan o‘z
o‘rnida foydalanadi. Bu asarda uzundan-uzun talgin etiladigan bayon uslubini cheklashga
xizmat qilishi bilan birgalikda roman syujetini konflikt asosiga qurilishini ta’min etadi. Bu esa
kitobxon va tadqiqotchini davr bilan bog‘liq intirigalar olamiga tezda olib kiradi va olis o‘tmish
qaridagi insoniy ziddiyatlar va g‘oyaviy kurashlarni yana-da teranroq anglab yetishiga xizmat
giladi. Quyidagi tasvirlarda Imom Moturidiy hamda Vosiq Ibn Qosim o‘rtasida kechgan
mo‘taziliylar o‘zlariga qurol qilib olgan mantiqiy muhokamalar konflikti bunday kechadi:
“Bale! Alhol, mantiq tarafdin bogsak, tomiringizda bek-boyonlar qoni mavjudligini nechuk
dalillash mumkin? Illo, bo‘g‘zingizga tig* tortsalar barchaniki yanglig® qizil qon oqadi. Yo,
sizning, bek-sardorlar avlodining qoni sarug‘ yoxud sabza tusmu?”’

Vosiq ibn Qosim jahldan bo‘zarib, burun parraklari pir-pir uchib ilkis o‘rnidan turdi.

128



IJTIMOIY-GUMANITAR
- SOHADA ILMIY-INNOVATSION Ne 3 _(2) 20_26
I TADQIQOTLAR Filologiya

ILMIY METODIK JURNALI

“Naslimg‘a, qonimg‘a til tekkizmoqqga qandog* jur’at ettingiz? Murodingiz ne?”

“Bale! — deb jilmaydi Muhammad, — shul kichik bahsimiz ikki hagigatni yuzaga
chigardi, inshaalloh. Avvalo, har nedan mantiq izlash murodni hosil gilmagay, so‘ngra, mana,
guvoh bo‘ldik, zot borasida nomunosib so‘z tinglamoq ojiz bir bandani shu qadar darg‘azab
ayladi, ki Alloh subhona va taoloning zoti, sifati haqinda qay jur’at ila bahs yuritmoq mumkin?!
Illo, sizni mahliyo etgan o‘shal kitoblarg‘a tayanib aqida bobida munozara yuritmak, Chin
cho‘pi ila sho‘rva ichmoqdek gap. Shul bois, noma’qul qasddan, ul qaltis yo‘ldan voz keching,
do‘stim” [6;118]. Alloma Imom Moturidiy mana shu kabi mantiqiy va hoyatiy dalillar orqali
adashgan firqalarning xatd yo‘lda ekanligini ko‘rsatib beradi. Yozuvchi davrning ziddiyatli
manzaralarini ochib berishda o‘z gahramonlariga ko‘proq badiiy funksiya yuklaydi. Agar
e’tibor berilsa, Vosiq ibn Qosim madrasa ta’limini ko‘rgan va diniy bilimlarni anchayin puxta
egallagan Imom Moturidiy bilan birgalikda ulg‘aygan diniy ulamo. Mana shunday yetuk
bilimga ega siymoning islom dinining ma’naviy ildizlariga bolta urmoqchi bo‘lgan firqalar
ta’rafiga o‘tib ketishi Somoniylar hukmronligi ostida bo‘lgan Samarqand zaminida fina urug‘i
naqadar keng quloch yoyganlidan dalolat beradi. O°‘z navbatida. diniy-fighiy bilimlardan
yetarlicha bilimga ega bo‘lmagan avom aholi mo‘taziliylar kabi firqalarning oson nishoniga
aylangan. Mo‘tazila kabi adashgan firqa vakillari asosan jamoat joylarida musulmon ummatiga
qarshi aqlga qarshi keladigan mantiqiy masalalardan so‘z ochib ahli sunna va val jamoat
vakillarining mavqeyini pasaytirishni o‘zlariga maqgsad qilib olishgan va shu orqali xalq orasida
o‘z tarafdorlarini shakllantirishni magsad gilganlar.

Valiy zotlar siyratiga xos bo‘lgan darveshona xulg-atvor, jamiyatdan ajralgan holda
toat ibodatlarga berilish kabi hayot tarzi Imom Moturidiyni ham chetlab o‘tmagan. Abu
Mansur Moturidiy ham o‘zini jamiyatdan cheta tutar, yolg‘izlikda toat ibodat gilishni xush
ko‘rar edi. Lekin allomaning bolalikdagi gadrdon ustozi Iyodiyning ma’naviy qo‘llovi va
da’vatlari tufayli Abu Mansur Moturidiy Juzjoniya madrasasiga mudarris bo‘lishiga rozilik
beradi. Yozuvchi ustoz lyodiy obrazini IX - X asr Samarqand ma’naviy muhitining uyg‘oq va
yetuk vakillaridan biri sifatida talgin eta turib, allomani islom dini rivoji uchun jonbozlik
ko‘rsatadigan, uning ma’naviy tanazzuliga qarshi kurashga bel bog‘lagan shaxs sifatida talqin
etadi. Uning shogirdi Imom Moturidiyga gilgan ushbu xitobida bu jihat yagqol namoyon
bo‘ladi: “Bale! Illo, olimning farog‘ati dinning halokatidur. Ahli ilm bamisli sarhad posboni
yanglig® sergak, hushyor turmog‘i, ummatni, Islomni fitna-fasoddin qo‘rimog‘i lozim” [6;124].
Imom Moturidiy faqatgina, islom dini ta’limotiga oid barcha bilimlarni mukammal o‘rganib
golmasdan mo‘tazila va qadariya kabi firqalar o‘zlariga qurol qilib olgan antiq yunon
olimlarining falsafa va mantiq ilmiga oid kitoblarni toliblik davridayoq o‘qib o‘rganadi hamda
0°‘z saboqlarida ahli donishlarga mantiq ilmidan ham saboq bera boshlaydi hamda bunda
me’yor saqlash zarurligini ta’kidlagan holda uning mazmun-mohiyatini: “Tag‘in misol ayting,
hazrat”, - o‘tindi kimdir. “Xo‘b, - mudarris andak o‘ylangan bo‘ldi, — sahro uzra ikki talaba
ketur, birining yuzi pok, birisi nopok, qay birida hammomga rag‘bar bisyor?

“Albatta, nopok talabada”, — baravar chuvillashdi shogirdlar.

Mudarris bosh chayqadi. “Bil’aks, pok talaba ko‘proq moyil. Chunki ul nopok do‘stini
ko‘rib, men ham nopokman, deb gumonga boradi. Illo, sahroda ko‘zgu yo‘qqi, o‘ziga qarab
bogsa”... kabi hayotiy misollar bilan dalillashga harakat qiladi. Yozuvchi alloma obrazini
mana shunday hayotiy misollar orqgali tasvirlar ekan uning siymosiga yana-da xalqgchil
ifodaviylik yuklaydi va bu orgali asar gahramonining jonli giyofasini yaratishga harakat giladi.
Shu bilan birgalikda, uning siyratidagi bag‘rikenglik, kechirimlilik va halimlik sifatlarini ham
balandparvoz satrlar tizmasida emas, balki badiiyatning muhim sharti bo‘lgan hayot haqiqati
konteksidan chekinmagan holda talqin etadi. Masalan, Imom Moturidiy mo‘taziliylar singari
adashgan firqalar hiylasiga ishonib, noto‘gri e’tiqodiy qarashlarni o‘zlariga dasturilamal qilib

129



TADQIQOTLAR Filologiya

I i I‘s’gh“ﬁ?ﬁifﬁ%’?&ﬁo"\'fmsmlv N3 (2) 2026
ILMIY METODIK JURNALI

olgan adashgan ummat hagida hech gachon sha’riy fatvo bermagan, aksincha ularni bu yo‘ldan
qaytarishga da’vat etadi. Shu barobarida o‘z shogirdlarini ham ular hagida malomat qilishdan
tiyilishga unday turib, bahs-munozarada odob-axloq e’tikasiga gat’iy amal qilish zarurligini
ta’kidlaydi. Ya’ni haybatli musulmon kishi o‘zgalar bilan bo‘lgan har qanday bahsli
vaziyatlarga johilona so‘zlar foydalanmasdan, oz fikrlarini asosli raddiyalar bilan isbotlash
zarurligi chin mo‘minga xos jihat ekanligini aytib o‘tadi. Bu masalada alloma o‘z garashlarini
bunday bayon etadi: ‘Nafagat musulmonlar, balki g‘ayriislom kishi uchrasa-da, bahs-
munozarada johilona haqoratdin tiyiling, ki bu mardu maydonlarg‘a xos ermas. Qarg‘ish,
malomat, ayyuhannos zaiflar ishidur. Siz fikrga garshi fikr ila zarba uring, raddiya bering.
Unutmang, ki mo‘minning haybati, ziynati ma’rifatdadur, ilm nuridadur” [6;137]. Allomaning
bahs-munozara hagidagi tangidiy garashlari bugungi zamonaviy diplomatik munosabatlarda
axlog-odob etikasi va muloqot madaniyatida ham muhim o‘rin tutadi. Bundan tashqari diniy-
marifiy masalalar yuzasidan bo‘ladigan davra suhbatlarida ehtiroslarga berilmaslik, o‘z
fikrlarini asosli dalillar bilan isbotlay olish bugungi zamonaviy komil inson uchun muhim jihat
hisoblanadi.

Yozuvchi Imom Moturidiyning ma’naviy qiyofasini, uning olim va islom dini
arkomlarini mahkam ushlagan diniy arbob ekanligini oz davri bilan bog‘liq aqidaviy, g‘oyaviy
kurashlar fonida ochib berishga harakat giladi va bu orqgali 1X-X asrlar ko‘hna Samarqand va
alloma obrazining jonli giyofasini gavdalantirishga harakat giladi. Romanning ‘“Maydondagi
munozara” bobida Samarqand hokimi Nizom Ibn Parvez boshchiligida ahli sunna val jamoa
taraflari hamda adashgan firqa vakilllari bo‘lmish mo‘taziliychilar o‘rtasida islom dinidagi
agidaviy masalalar masalar yuzasidan katta bahs munoraning badiiy talgini aks etadi. Mana shu
jarayonda, tarixda Imoul xudo e’tirofini olgan alloma Imom Moturidiyning aqliy va ruhiy
quvvati naqar teran ekanligini uning islom dini to‘g‘risi qilgan davatlari va ularni Qur’oni
karim va Hadisi sharifda kelgan misollar va rivoyatlar orqali o‘z fikrni dalillashida ko‘ramiz.
Masalan: “Ki g‘ayriislom olamining musulmonlar lashkarini tig® ila, harbu zarb ila mahv eta
olmaslikka ko‘zi yetdi. Alar angladi, ki ummat ichig‘a fikriy lashkar tashlamoq lozim. Islom
aqidasig‘a, mafkurasig‘a porakandalik yetkazmoq lozim. Va shu magsadda bel bog‘laganlar.
Ahli ilm orasig‘a fikriy ziddiyatlar solib, alarni firqa-firqag‘a ajratib bir-birlarini mahv etishga
undashni ko‘zlaganlar. Ogoh bo‘ling, ey, ahli ilm!” [6;165-166] Allomanining ahli islom
ummatiga qilgan ushbu chaqiriqlari nafaqat o‘z davri, balki bugungi kun uchun ham
dolzarblidir. Hozirda ham musulmonlar orasida yod g‘oyalar va aqidalarga ergashib, turli dinty
tashkilotlar va terroristik guruhlarga qo‘shilib qolayotganlar ham oramizda yo‘q emas. Yoki
so‘nggi yillarda anchayin urfga aylanib borayotgan salbiy odatlar: dinimiz rivoji uchun xizmat
qilayotgan ulamolar, ahli ilmlarimizni obro‘sizlantirish maqsadida chiqishlar qilish, guruh
bo‘lib ular hagida yolg‘on ma’lumotlar tarqatish kabi ishalar shular jumlasidandir. Bundan
shunday xulosaga kelish mumkinki, islom dining ma’naviy ildizlarini qurutmoqchi bo‘lgan
ijtimoiy-siyosiy guruhlar hozir ham shu magsad yo‘lida, turli usul va vositalar orgali yashirin
tarzda harakat qilib kelmogda. O‘qirman ham Imom Moturidiy, Qosim La’liy, Idris Shomiy,
Nizom Ibn Parvez kabi orazlarning o‘zaro insoniy ziddiyatlari fonida o‘tmishda bo‘lib o‘tgan
vogealarni: yaxshilik va yomonlik, ma’rifat va jaholat o‘rtasidagi kechgan insoniyatning
umumbashariy kurashlarini bugungi kun nuqtayi nazaridan o‘zining tafakkur olamida tahlil
qilishi turgan gap. Chunki Lugmon Bo‘rixon tarixiy materialga ishlov berishda o‘z mahorati
va adabiy estetik tamoyillarini asar gahramonlari va o‘tkir dramatizm asosiga qurilgan syujet
voqealar tizmasiga singdira olganligini quyidagi jihatlarda ko‘rishimiz mumkin. Birinchidan,
olis o‘tmish qarida muqaddas islom dinimiz atrofida kechgan aqidaviy, g‘oyaviy, mafkuraviy
kurashlarni shunday talqin etadiki, o‘qirmanda islom diyorlarida hamda butun dunyoda, islom
ummati va diniyatiga bo‘layotgan adolatsiziklar, bir din vakili bo‘lgan musulmonlarning turli

130



TADQIQOTLAR Filologiya

ILMIY METODIK JURNALI

IJTIMOIY-GUMANITAR
I i ISOHADA ILMIY-INNOVATSION Ne 3 (2) 2026

mazhablarga bo‘linib ketishi natijasida o‘zaro g‘anim bo‘lib qolishi haqidagi tasavvurlar
kitobxon xayolotida yarq etib bo‘y ko‘rsatadi. Ikkinchidan, yozuvchi ikki zamon va makondagi
vogqeliklar talginida o‘zaro uzviylikni mana shu tarzda ta’minlashga astoydil harakat giladi va
buni asarda pafos darajasiga yetkazgan deyishimiz mumkin. Masalan, romandagi qizg‘in bahs
munozaralar tasviri, alloma Imom Moturidiyning darveshona va sirli hayot tarzi har ganday
kitobxonni o‘ziga maftun etmay qolmaydi.

Romanda yozuvchi Imom Moturidiy obrazini yaratishda allomaning maishiy hayot
tasviriga ham keng o‘rin beradi. Masalan, Mastonbibi uning umr yo‘ldoshi sifatida tasirlanadi,
lekin ular o‘rtasidagi tafakkkur va dunyoqarashdagi ziddiyatlar yaqqol ko‘rinadi. Jumladan, u
allomaning botiniy va zohiriy olamini hech gachon anglab yetolmaydigan, dunyoviy hoyu-
havasga ruju qo‘ygan, alloma Imom Moturidiyga nomutanosib ayol sifatida talqin etiladi.
Lekin shunday bo‘lsa-da, alloma Mastonbibining har gqanday ayollik xarxashalariga e’tibor
bermas, unga nisbatan yaxshi munosabatda bo‘lishga harakat gilgan. Yozuvchi uning nafagat
buyuk alloma balki siz-u biz kabi oddiy inson sifatidagi insoniy giyofasini ham asarda hayotiy
misolllar bilan ochib beradi. U ikki qiz farzandidan so‘ng o°g‘il farzand ko‘rganida naslimning
davomchisi deb behad suyunadi va unga Mansur deb ism qo‘yadi. Shu asnoda uning o‘z umr
yo‘ldoshi va oilasiga munosabati aychayin o‘zgaradi va oilaviy rishtalar birmuncha
yaxshilanadi. Lekin bu xursandchilik uzoqqa cho‘zilmaydi. Mansur noma’lum kasallik tufayli
erta vafot etadi. Bu holat alloma va uning oilasini chuqur qayg‘uga soladi va alloma yana
uzlatga chekinib, toat-ibodatga beriladi. Birdan bir yupunchi moturidlik nevarasi No‘mon ham
tadqir taqazosi bilan Buxoroga ko‘chib ketishga majbur bo‘ladi. Alloma nevarasi No‘monni
o°zi tarbiyalab ulg‘aytirish umidlari shu tarzda sarobga aylanadi. Bu holat shusiz ham g‘am-
g‘ussaga botgan Imom Moturidiyni yana-da istirobga soladi. Asardagi ushbu tasvirlarda
allomaning oddiy inson sifatida giyofasi va qalb kechinmalari yaggol namoyon namoyon
bo‘ladi: “Jajji No‘mon xonadonida paydo bo‘lgan chog‘, Abu Mansur hamma yumushlarni bir
chekkaga qo‘yib, bor dunyoni unutib nevarasiga talpinar, uni quchib-o‘pib, bag‘riga bosar,
ertayu kech o‘ynatar, hatto, madrasaga borishni ham paysalga solar edi. Ammo bu saodatli
damlar ham uzoqqga cho‘zilmadi. No‘mon endigina besh yoshga to‘lgan payt quda-qudag‘ay
Buxoroga ko‘chib ketadigan bo‘lib qolishdi... O‘sha kuni bobosining bo‘ynidan mahkam
quchgan No‘monni katta yo‘l bo‘yigacha olib borib qo‘ygan, ma’yus va g‘amgin uyiga qaytgan
Abu Mansurning qaroglari jiqqa yosh edi” [6;190]. Turkiy qavmlarda nevara farzandga
o‘zgacha mehr muhabbat bilan qaralgan. Bu sharqona bolajonlik sifati Imom Moturidiyda
bo‘lmasligi mumkin emas, albatta. Masalan, nevarasi kelgan chog* u bilan erta-yu kech vaqtini
o‘tkazini hatto madrasaga ham borishni kanda qilib, butun borlig‘ini No‘monjonga
bag‘ishlashi asarda ishonarli tarzda talqin etiladi. O‘g‘il farzandi vafotidan keyin o‘zining bor
iste’dodi va qobilyatini nevarasiga singdirib, tarbiyalash kabi orzularining ko‘nglida armon
bo‘lib qolishligi uning ham tadqir sinovlari oldida ojiz qoladigan bir banda ekanligini
ko‘rishimiz mumkin. Bu kabi allomaning maishiy hayot tasviri bilan bog‘liq vogeliklar talqini
asarda o‘z o‘rnida beriladi va bu asar qahramoniga turli rakursdan garashga keng imkoniyat
yaratadi. Bu jarayonni ochib berishda asarda qo‘llanilgan badiiy detallar ham muhim ro‘l
o‘ynaydi. Masalan, alloma xotini Mastonbibini tayyorladigan ovqatlarning xalol va pokiza
tayyorlanishiga shubha bilan garagani bois keyinchalik o°zi taom tayyorlashga odatlanadi, yoki
Samarqandning yangi kelgan hokimi barcha uzumzor sohiblariga sharob solig‘i solganida
gunoh ishlarga sherik bo‘lmaslik uchun o‘zining shaxsiy uzumzorini vaqf mulkiga o‘tkazib
beradi. Shuningdek, alloma hukmdorlar tomonidan tashkil etiladigan turli bazmlarga o‘z
toifasidagi mudarris-u diniy ulomlar qatnashgani holda u bunday ziyofatlardan o‘zini uzoq tutar
edi, hattoki, bir saroy bazmiga ishtirok etmaganligi uchun fitna qurboni bo‘lishi ham mumkin
edi. Bundan shunday xulosaga kelish mumkinki, romanda Imom Moturidiy islom dini

131



TADQIQOTLAR Filologiya

ILMIY METODIK JURNALI

IJTIMOIY-GUMANITAR
I i ISOHADA ILMIY-INNOVATSION Ne 3 (2) 2026

arkomlarini mahkam ushlagan, bu yo‘lda butun bir hayotini baxshida etgan hamda sof islom
dini aqidalarini ahli sunna val jamoaga e’tiqod qiluvchi musulmanlarga targ‘ib qilinishi
barobarida bu amallarga o‘z shaxsiy hayotida ham qattiq amal qiluvchi shaxs sifatidagi
qiyofasini ko‘rishimiz mumkin.

Yozuvchi ulug® alloma shaxsiyati bilan bog‘liq vogeliklarning kompozitsion
qurilishida betakror, bir biriga o‘xshamagan, sirli va o‘zaro ichki konflikt asosiga qurilgan
syujetdan foydalanadi. Masalan, Idris Shomiy fitnasiga uchib, Imom Moturidiyni
jazolamogqchi bo‘lgan Xolid Xalaj Bo‘ronbiy yo‘lda kuchli qor yog‘ishi natijasida otdan
yiqgilgani holda oyog‘i gattiq jarahotlanib ortga qaytishga majbur bo‘ladi. Bu holat o‘qirmanda
haq yo‘lida xizmat qilgan ulug* allomaga tig‘ qayragan har bir kimsa alaloqibat yaratguchining
qahriga duchor bo‘ladi degan taassurot qoldiradi. Yoki asardagi “Sahardagi sirli mehmon”
bobida esa xalq og‘zaki ijodiga xos sayyor syujet elementlarini ko‘zga tashlanadi. Jumladan
ertak va dostonlarda podshoh musofir, yo‘lovchi, savdogar qiyofasida qo‘l ostidagi
mamlakatining ahvolini o‘rganish uchun safarga chiqishi, mashhur alloma, hunarmand
kabilarning uyiga mehmon bo‘lishi kabi vogea-hodisalar ko‘plab uchraydi. Asarda ham Imom
Moturidiyning xonadoniga uning ilm-zakovatiga ixlos qo‘ygan Somoniylar saltanati hukmdori
Ahmad Ibn Ismoil darvesh qifoyasida tashrif buyuradi. O‘z davrining ikki buyuk siymolari
o‘rtasida kechgan o‘zaro suhbat tafakkur jangidek kechadi go‘yo. Ahmad Ibn Ismoil o°‘zini
Buxoro darveshlari Abdulaziz lbn Ibrahim tanishtiradi. Somoniylar hukmdori allloma bilan
podshoh sifatida emas balki darvesh qiyofasida suhbatlashishni afzal bo‘rishi nafaqat
Samargand zaminida, balki butun saltanatda dovrug gozongan Imom Moturidiyning olim va
odam sifatidagi insoniy fazilatlariga shaxsan o‘zi guvoh bo‘lishni istaganligidan dalolat beradi.
Bir qarashda bu holat o‘qirmanda odiiy tarixiy vogqelik sifatida qaralishi mumkin. Lekin bu
yerda davrning ziddiyatli intrigalariga guvoh bo‘lamiz. Sirli darveshning ilk tashrifidayoq
allomaning shogirdi Qutlug® Muhammad undan shubhalanadi va o‘zini darvesh deb
tanishtirgan kimsani hokimning odami deb o‘ylab u bergan sovg‘ani ustoziga olmaslikka
undaydi. Chunki o‘sha davrda yuqorida ta’kidlaganimizdek, islom o‘lkalarida avj olgan
g‘oyaviy-aqidaviy kurashlar natijasida to‘g‘ri e’tiqoddagi yetuk ulamolar ham mo‘tazila va
gadariya kabi firgalarning fitnasi qurboniga aylangan holatlar ham bo‘lgan. Bundan tashqari,
Samarqand zaminida butun boshli adashgan firqalarning islom ummatiga qilgan g‘oyaviy
xurujlariga Imom Moturidiy va uning jamoasi tomonidan raddiya berib kelinayotir edi. Shu
sababli 0‘zi ham ilm-ma’rifatdan anchayin xabardor bo‘lgan Ahmad Ibn Ismoil u bilan
g‘oyibona tarzda uchrashishni istaganligi tabiiy hol. Shoh va ulamo o‘rtasida kechgan islom
aqidasiga oid o‘ziga xos bahs munozara Imom Moturidiyning hukmdorga bergan jumboqli
savoli bilan tugaydi. Ushbu yechimsiz syujet voqgeligi, asardagi “Amir huzuridagi bahs” bobi
bilan bevositda bog‘lanadi. Chunki Ahmad Ibn Ismoil Samarqandga tashrifi davomida
shaharning olim-u fuzalolari bilan uchrashishni hamda turli firqalar va guruhlar o‘rtasidagi
nizolarga barham berishni magsad gilgan edi. Bu masalaga somoniy hukmdorining aralashishi
tarixiy sharoit nagadar murakkab ekanligidan dalolat beradi. Mana shu bob tarixda Imoul xudo
unvonini olgan ilohiyatshunos alloma Imom Moturidiyning Islom dini uning agidaviy asos
negizlarini chuqur egallagan olim sifatidagi obrazi to‘laligicha namoyon bo‘lishi barobarida
roman kluminatsiyasiyasining eng cho‘qqisi deyishimiz mumkin. Chunki butun bir ko‘hna
Samargand zamini va unga tutash hududdagi katta kichik nomdor ilm ahli hukmdor saroyiga
jam bo‘ladi va mo‘taziliylar va unga qarshi alloma Imom Moturidiy boshchiligida o‘zaro
qizg‘in bahs bo‘lib o‘tadi. Yozuvchi o‘z badiiy konsepsiyasiga monand ushbu tarixiy
vogelikning jonli giyofasini diniy-aqidaviy dalillar vositasida ishonarli tarzda yorita oladi. Va
yana eng muhim jihati shundaki, asar tili xalgona tilda obrazlantirilgani bois bu jarayonni
barcha o‘qirman to‘laligicha tushuna oladi. Jumladan, alloma o‘z garashlarini ifodalar ekan,

132



TADQIQOTLAR Filologiya

ILMIY METODIK JURNALI

IJTIMOIY-GUMANITAR
I i ISOHADA ILMIY-INNOVATSION Ne 3 (2) 2026

mo‘taliza, gadariya kabi firqalarning islom ta’limoti va aqida borasidagi shar’iy hukmlariga
islomgacha bo‘lgan antik davr olimlarining mantiqiy qarashlari asosida hukm chiqarish islom
dinining asos negizlaridan uzoqlashishiga sabab bo‘lishi, keyinchalik turli chalkashliklar va
sha’riy nizolar keltirib chiqarishini, agida va kalom ilmi masalasida fagatgina mugaddas
kitoblarda keltirilgan hukmlarga tayanishga chagiradi va buni dalillar vositasida isbotlashga
harakat giladi. Masalan, alloma islomgacha yaratilgan xiristianlik dinining Iso alayhissalom
vafotidan keyin unga e’tiqod giluvchi jamoa tomonidan o‘zgartirilishi, Olloh roziligini istab
rohiblikni o‘ylab topganligi, vaholangki, bu amal ularning muqaddas kitobi Injilda
keltirilmaganligi, alal ogibat bu yo‘Ini tanlaganlar o‘z maqgsadlaridan chekinib, fisqu-fasodga
yo‘ligganligidan ogoh eta turib o‘z garashlarini bunday bayon etadi: “Bizni hushyor tortishga
undaydigan oyatdagi ikkinchi jihat esa Alloh taolo nasroniylar misolida bizni yanglish yo‘l
tutish ogibatidan ogohlantirmogda. Ming afsuski, ayni nasroniylarni adashtirgan ta’limot biz
musulmonlar orasiga allagachon kirib bo‘lgan, ko‘plab olimlarimiz uni tashrif, tashviqot ham
qilib yurishibdi. Men, faqat mo‘tazila birodarlarimiz tortishib yuradigan masalalarni nazarda
tutganim yo‘q. Men bugungi kunda barcha tortishuvlarga sabab bo‘layotgan, barcha
xatolarning asl manbai hagida gapirmogdaman. Bu mantiq ilmidir. Uni anglab-anglamay
qo‘llashdir” [6;248]. Alloma o‘z qarashlarini mana shu kabi asosli dalillar bilan bayon etadi
hamda mantigiy fikrlash guman va taxmin asosiga qurilishi, sha’riy va aqidaviy masalalarga
hukm chiqarishda mantiq ilmiga suyanishdan tiyilishga undaydi. Lugmon Bo‘rixon alloma
obrazini real vaziyatlar nugtayi nazaridan talgin etar ekan uning donoligi, topqirligi, olimlarga
xos keng mushohadakorlik kabi sifatlarini mana shunday kluminatsion vogealar tizginida
obrazlantiradi. Masalan, Samarqanddagi hukmdor saroyidadagi “Baytul majolis’da ham
somoniylar hukmdori Ahmad Ibn Ismoil boshchiligidagi o‘z davrining yetuk olimlaridan tortib
allomaga garshi bo‘lgan mo‘tazila qgavmining eng nomdor notiqlari yig‘ilgan anjumanda Imom
Moturidiy obrazi voqealar markazida turadi hamda o‘z raqiblariga qarshi kurashga otlagan
pahlavon kabi harakat qiladi. Mantiq ilmiga chuqur berilish nagadar xat6 ekanligini alloma
amir saroyi ya’ni ““Baytul majolis”ga qo‘yilgan eshiklar va unga ishlov bergan naqqosh
misolida asoslab berishga harakat giladi. Imom Moturidiy saroyning bosh eshigini diggat bilan
ko‘zdan kechira turib, unga mahoratli usta ishlov berganligi, eshikdagi uslubiy bezak Misr
uslubiga xos ekanligi, lekin bezaklarga ishlov berishda nagshlarida ayrim ju’ziy kamchiliklar
borligini, bu naggoshning hali uylanmagan vyigit ekanligi va bu kabi nozik ishni shoshgin
harakatlar bilan bajarganligini o°z tafakkur mantig‘i nuqtayi nazaridan isbatlashga harakat
qiladi. Mantiqiy fikrlashda hech qanday monelik yo‘qligini da’vo qilgan mo‘tazila qavmi
vakillari bo‘lmish Samargand hokimi Nizom Ibn Parvez bu ishga bosh qosh bo‘lganini iddoa
qilib, Imom Moturidiyning fikrlarini qo‘llab quvvatlagan bo‘lsa allomaga qarama-garshi
tomonda turgan mo‘taziliylar gavmi vakili bo‘lmish Vosiq Ibn Qosim allomani o‘zini ham
mantigga tayangan holda hukm chigarganlikda ayblab, mantigiy fikrlashga chek-chegara
bo‘lmasligini ta’kidlaydi. Mana shu jarayonda alloma masalaning asl mohiyatini asoslab
berganligini asardagi ushbu parchada ko‘rishimiz mumkin: “Illo, naqqosh haqidagi mantiqiy
xulosalar, garchand to‘g‘ri chigqan bo‘lsa ham, afsus, kaminaning barcha tashrifi gumon va
taxmindan iborat edi. Masalan, yigit Misrda emas, misr uslubidan ta’lim beruvchi boshqa
maskanda o‘rgangan yoki otasidan saboq olgan bo‘lishi mumkin. Yoki u etimdur, amakisining
garamog‘ida qolgan, so‘ng amakisi unga ustozlik qgilgan va kamina otasi deb aytayotgan odam
shunda amakisi bo‘lib chiqar, ehtimol... va hokazo. Ya’ni bu xulosalarning hammasi taxmin va
gumondan iborat. Tagin bir so‘z, kaminani ma’zur tutsunlar, ki muhtaram hokimimiz mantiq
ilmiga g‘oyat oshuftalik kasridan andak adashdilar. Illo, “Baytul hikmat” eshiklari buyuk amir
Ismoil Somoniy zamonida o‘rnatilgandur. (Ushbu eshiklarni o‘rnatishda Samargand hokimi
Nizom Ibn Parvez o‘zi bosh-qosh bo‘lganligini aytib o‘tadi. Sh. S.)” [6;256-267].

133



TADQIQOTLAR Filologiya

ILMIY METODIK JURNALI

IJTIMOIY-GUMANITAR
I i ISOHADA ILMIY-INNOVATSION Ne 3 (2) 2026

Shu barobarida alloma mo‘tazilachilarning Olloh taoloning sifatlarini bilishga
intilishi, bu haqda o‘zlarining islom aqidasiga zid bo‘lgan qarashlarini ilgari surishlari hamda
jon va ruh hagidagi bahs-munozaralardan tiyilishga dav’at etadi. Islom ta’limotida bandalar
g‘ayb ilmiga oid tushunchalarning mohiyatiga yeta olmasligini, bunday ishdan
Payg‘ambarimiz ham gaytarganligini Qur’oni karimdagi “Isro” surasidagi bu oyat bilan
izohlaydi: “Zero, Alloh taolo aytadiki: A'uzu billahi minash shaytonir rojiym. “(Yey,
Muhammad!) Sizdan ruh haqida so‘raydilar. Ayting: “Ruh fagat Rabbimning ishidandir”.
Sizlarga esa oz ilm berilgandir” [6;259].

Alloma mana shu tarzda musulmon ummatini adashgan firgalar tomonidan
chalkashtiradigan, mantiqiy va falsafiy qarashlari bilan islom agidasiga zimdan zarba
bermoqchi bo‘lganlarning fikriy hujumlari mana shu tarzda asosli dadillar bilan raddiya beradi,
ularning qarashlarini xat6 ekanligini isbotlaydi. Shu barobarida Imom Moturidiy o‘z
qarashlarini faqatgina aqida va kalom ilmi haqidagi shar’iy masalalarni sharhlar ekan ko‘r-
ko‘rona Qur’oni Karim va Hadisi shariflardan misollar beltirish bilan cheklanib golmasdan
ularning hamma tushuna oladigan tilda sharhlaydi va mo‘tazila gavmining naqliy da’volariga
fikriy zarbalar beradi.

Romandagi voqgeliklar tizgini bir-biriga o‘zaro chambarchas bog‘liq tarzda kechadi va
asardagi katta kichik syujet linyalari Imom Moturidiy obrazi atrofida birlashishini ta’min etadi.
Bundan tashqari olis o‘tmish qaridagi tarixiy voqealar o‘quvchi ko‘z o‘ngida xronalogik tarzda
namoyon bo‘ladi. Masalan, darvesh qiyofasidagi Ahmad Ibn Ismoilning allomaning
xonadoniga sirli tashrifi hamda o‘zaro suhbat davomidagi notugal syujet voqeligi “Amir
huzuridagi bahs” bobiga bevosita bog‘lanadi. Chunki alloma Somoniy hukmdoriga “Mendagi
bor narsa xalifayi zamonda ham, amir Samoniyda ham yo‘q” mazmunida o‘z uslubiga monand
jumbogqli savol bilan ulug® hukmdorni kuzatib qo‘ygan edi. Aslida masjidda ahli ilmlar
orasida bo‘lib o‘tadigan bu masala “Baytul majolis”dagi amir o‘rtasidagi katta munozarada
davom etadi. Davrning ikki tarixiy siymosi o‘rtasida bo‘lgan tafakkur bahsi saroyda
yig‘ilganlar orasida ham qizg‘in munozaraga sabab bo‘ladi. Mana shu jarayonda ham Idris
Shomiy va Vosiq Ibn Qosim boshchiligidagi mo‘tazila qavmi vakillari Abu Mansur Moturidiy
0‘z bilimini nazarda tutib kibrga berilganligi Ahmad Ibn Ismoil va Xalifai zamonni esa
ilmsizlikda ayblagan degan da’vo bilan ulug® allomani jamoat oldida obro‘sizlantirishga
harakat qiladi. Ushbu vaziyatda ham alloma, o‘zining donoligi, topqirligi va keng
mushohadakorligi bilan ushbu murakkab vaziyatga to‘g‘ri baho beradi va aslida jumbogday
tuyilgan savolning javobini bu tarzda bayon etadi: “Hukmdor, aning javobi g'oyat sodda va
jo‘n. Hatto, bosh qotirishga-da, hatto, aytishga-da arzimas. Ma’zur tuting”.

Aytsangiz-chi!” — beixtiyor tahdidkor tovush berdi amir, — o‘shal kundan beri qon
bo‘lib ketdim!”.

“Men xonumonimni nazarda tutib erdim, hukmdor. Axir kaminaniki kabi kulbai
vayrona na xalifai zamonda, na ulug' amirimizda bor. Ahli yig‘in olgishlaridan chor-atrof
larzaga keldi. Ahmad Ibn Ismoilning ham yuziga tabassum qalqdi” [6;267]. Ijodkor mana
tarzda davr ziddiyatlari, insoniy konfliktlar, olim va hukmdor o‘rtasida kechgan munosabatlarni
hayotiy misollar vositasida talqin etadi. Bundan shunday hukm chiqarish mumkinki, to‘g‘ri
e’tiqoddagi va haqiqat uchun kurashgan tarxiy shaxslarning hayoti har doim konfliktlarga to‘la
bo‘lganligi Imom Moturidiy obrazi misolida ko‘rishimiz mumkin. Somoniy hukmdori ham
ilm-ma’rifatdan xabardorligi va Imom Moturidiyning hech qanday bahs-munozaraga o‘rin
goldirilmagan tarix nutgidan ganoat xosil gilganligi bois unga Imoul xudo, Imoul
Mutakallimiyn unvoni bilan sharaflashi barobarida barcha ixtiloflarga yechim bo‘ladigan va
madraslarga qo‘llanma vazifasini o‘taydigan kitob bitishni buyuradi. Darhaqiqat, Abu Mansur
Moturidiy o°‘zidan islom dini ta’limotiga oid turli masalalarni qamrab olgan “Kitob at-tavhid”,

134



IJTIMOIY-GUMANITAR
- SOHADA ILMIY-INNOVATSION Ne 3 _(2) 20_26
I TADQIQOTLAR Filologiya

ILMIY METODIK JURNALI

“Ta’vilat al-Qur’on”, “Sharh al-figh al-akbar”, “Bayan vahm al-mo‘tazila” (Mo‘taziliylarning
noto‘g‘ri qarashlarini tanqid qiluvchi asar), “Kitob al-magalat” kabi asarlarni o‘zidan me’ros
qgilib goldirgan.

Yozuvchi romanda alloma siyratidagi valiylik sifatlarni ko‘rsatib berishda ramziy
timsollardan mohirona foydalanganligini ko‘rimiz mumkin va bu roman kompozitsion
qurulishi va ijodkor uslubiga o‘ziga xos originallik va betakror ifoda yo‘sinini baxshida etadi.
Masalan, ulamoning vafot etishi bilan bog‘liq syujet vogeligini asarda “Oq karvon qaytgan
kun” bobida tasvirlanadi. Oq karvon bilan bog‘liq ilohiy hodisa allomaning yigitlik chog‘ida
bog‘dagi sirli vogelik orgali unga zohir gilingan edi. Zero oq rang ezgulik, poklik va bandalar
uchun yaxshi alomat belgisi sifatida talgin etiladi. Asarda Imom Moturidiyning dafn
marosimida butun Samarqand zamini oppoq qorga burkanadi va “oq karvon va oppoq qor”
asarda o‘zaro razmiy ifada uyg‘unligini ta’minlashga xizmat qiladi. “Oq karvon” ramziy
timsoli esa asarda bunday talqin etiladi: “Ayni paytda xalq, ahli Samarqand oppoq, uzun
karvonga aylanib buyuk allomani, Imomul hudo, Imomul mutakallimiyn Abu Mansur
Moturidini so‘nggi manziliga olib ketayotganini u bilmas va aslo bila olmas edi”[6;346].
Bundan tashqari, ma’lum bir vaqt bilan bog‘liq o‘zaro o‘xshashliklar va ular o‘rtasidagi o‘zaro
uyg‘unlikni ham ko‘rishimiz mumkin. Masalan, allomaga yigitlik paytida zohir bo‘lgan
“Duxon” surasidagi oyat ham erta tong subhidamda qulog‘iga eshitiladi, Samoniy hukmdor
ham uning xonadoniga erta tong mahali tashrif buyuradi va ulug® allomaning vafoti ham suhbi
sodiq ya’ni bomdod namozi vaqtida yuz beradi.

Xulosa. Lugmon Bo‘rixon ushbu asarida islom olamida g‘oyat murakkab va ziddiyatli
davrda yashab ijod etgan, islom dini rivoji va uning kelajak avlodga o‘zining asl holicha yetib
kelishiga katta hissa qo‘shgan ilohiyatshunos alloma Abu Mansur Moturidiy obrazini badiiy
adabiyotda obrazlantirishga muvoffaq bo‘ldi. Shu paytgacha diniy arboblar va shayx-valiylar
obrazining obrazlari ask etgan bir gancha asarlar yaratilgani barobarida buyuk agida va kalom
ilmining bilimdoni hisoblanmish Imom Moturiy siymosi nazardan chetda qolayotgan edi.
Yozuvchi badiiyatimizdagi mana shu kemtiklikni to‘ldirdi desak ayni haqiqat bo‘ladi. Asarda
allloma obrazi, uning musulmon ummati uchun gilgan xayrli ishlariga xolisona baho berilgan
va real tarixiy vaziyatlar tizginida ochib beradi. Shuningdek, asarda alloma siyratidagi valiylik
va avliyolik sifatlarining zohir bo‘lishi diniy-aqidaviy tushunchalar nugtayi nazaridan ochib
beriladi bu romanda 0z o‘rnida va ishonarli tarzda talqgin etiladi.

FOYDALANILGAN ADABIYOTLAR RO‘YXATI

1. M. Shayxzoda. “Mirzo Ulug‘bek”. Besh pardali tarixiy fojia. Asarlar 6 tomlik.
—Toshkent.: G‘afur G‘ulom nomidagi Adabiyot va san’at nashriyoti, 1972. — 272 b.

2. S.Siyoyev. Ahmad Yassaviy. — Toshkent.: O‘zbekiston, 2012. — 336 b.

3. A.Dilmurod. Pahlavon Muhammad: Roman. — Toshkent.: Sharg, 2006. — 432 b

4.  Q.Yo‘ldoshev. “Mohiyat realligi ifodasi” / Asad Dilmurod. Pahlavon
Muhammad. Roman. — Toshkent.: Sharg, 2006. —417-431 b

5. M.Omonova. Istiglol davri o‘zbek romanlarida shayx valiylar obrazining badiiy
talginlari. Filol.fan.fals.dokt (PhD) disser. — Jizzax, 2022

6. L. Bo‘rixon. Imom Moturidiy. —Toshkent.: Yosh kuch. 2023. —

7. D. G*ulomov O‘zbek romanlarida syujetning retrosrektiv tiri va uning badiiy-
estetik funksiyasi: Filol.fanl.fals.dokt (PhD) disser. — Farg‘ona, 2024

8.  A.Rafiyev, N.G‘ulomova. Ona tili va adabiyot. Akademik litsey va kasb-hunar
kollejlari uchun darslik. —Toshkent.: Sharg, 2013

135



